
1 

 

《妙法蓮華經·方便品》之九 

重頌五千退席 

遠參老法師主講 

 

「比丘比丘尼，有懷增上慢，優婆塞我慢，優婆夷不信， 

  如是四眾等，其數有五千，不自見其過，於戒有缺漏， 

    護惜其瑕疵，是小智已出，眾中之糟糠，佛威德故去。」 

這段偈頌講五千退席，本來就沒有頌五千退席的必要，這些事沒有意思，

何必要重頌他們？確是沒有意思，人人都知道，何必再講？講起來，我們就說

沒有什麼意思。在佛那方面又不是這樣，再講一講，就知道他們乃是一種最不

良分子，是「眾中之糟糠」，是「佛威德」遣他們離開。你知不知道？上面長行

也有講過：「「佛威德故去。」上面講的是那個修改的人加上去的，在這裡講才算

是佛講。把這句話搬上去，舊本沒有這句，因為重頌要你知道。 

這裡是講四眾，四眾就分開來講。「「比丘、比丘尼」就是「增上慢」，「「優婆

塞」就是「我慢」，「「優婆夷」就「不信」，就分開來講。 

上面說五千全都是增上慢人。何必分開來講？上面確是講五千都是增上慢

人，我們可以把五千人分作四眾，在四眾裡面各佔一部分慢氣。這些慢氣是怎

樣的？「比丘、比丘尼」，這些人就鼻孔向天，他們就叫做「增上慢」。 

  為何說他們鼻孔向天？這就表示他們有增上慢。他們是阿羅漢，阿羅漢應

該低頭才正確，為何又會鼻孔向天？因為這種是特別的阿羅漢，就說他們是

「增上慢」。他們的慢氣很強，超過一切慢，超過我慢，超過邪慢；世間諸天、

修羅、人類所有的慢，都不及他們的高度，他們的增上慢非常厲害。為什麼

呢？他們說自己是阿羅漢，有地位。 

如果真是阿羅漢有地位，就不會慢。為什麼呢？他們不見有人間，人間與



2 

 

他們無涉；不過，無可奈何就要到處去托鉢乞食，隨順佛制的規矩是這樣，只

管是這樣做，怎會有慢？ 

我問你：你想別人恭敬你，為何事你這麼喜歡別人恭敬你？你想別人恭敬

你，這就不是阿羅漢的態度。 

他們現在竟然向人們吹噓及囉唆，這就完全暴露出他們增上慢的本來面

目。所以一個「慢」字，就可完全暴露出一個非阿羅漢的狀態，就是這樣，那

些不是阿羅漢。 

  「優婆塞」是在家男子求阿羅漢道的人，他們求阿羅漢道，自認為是阿羅

漢，當然是「增上慢」；但這裡不叫他們做增上慢，而說他們有「我慢」。「「我

慢」即是「增上慢」，「「我慢」是底子。現在他們又說自己成阿羅漢，這個底子

就更高起來更甚，更對其他人說：「「我這個在家人又成了阿羅漢。」 

在家女子，那些「優婆夷」，也自認是阿羅漢，現在說她們不信。她們不信

什麼？如果要講高一些，就說她們不堪信《法華經》，這可以講得過去。她們還

有一個不信，她以為自己是阿羅漢，她不信一切。什麼是不信一切？佛所講的

一切，佛往昔所講的因因果果，眼看不見的應該要信的，她們都不信。四眾中

為何事只單獨講她們不信？因為她們愚癡，這些女界智慧下劣，她們看不見的

因果就不相信。 

  這些四眾，數量合共就有五千人。他們「不自見其過」，各人都有過失。他

們看不見自己現在的過失，往昔的過失更加看不見，罪根深重及有「增上慢」，

「增上慢」也是過失。他們看不見自己的過失，是因為沒有智慧，大家都沒有

智慧。 

他們又「於戒有缺漏」。「「戒」者，就是十戒。這十戒無論小乘、大乘，即

使是世間人天乘，都要受持，若持得圓滿，就沒有缺漏。他們五千人有罪過，

又怎會有相當清淨的戒德？這戒德不用講都一定缺失。他們缺了戒德又保護他

們的瑕疵，即是戒缺又不讓別人知。 

在佛的那方面就很喜歡他們離開。「「是小智已出」，說他們是「小智」，可以

說他們是無智，是「無智已出」。盡管如此，他們都有少少智慧，如果他們是無

智，就連增上慢也沒有。他們是有少少智慧，但不及阿羅漢的智慧。 

  他們有什麼智？他們最低限度也都求小乘道，他們也知道四諦法，這是他



3 

 

們的智。不過，這些智就不是很高，不可稱他們為高智慧，就謂之「小智」。他

們離開就好了，如果不離開，留在這裡，佛就認為他們弄髒我的地方。 

他們乃是「眾中之糟糠」。「「糟」就沒有酒力，「「糠」就沒有米力，不能煮成

飯，這就不中用；看表面是很好，其實是渣滓，算這一件是什麼？這些大家都

不知道，佛的威德遣他們離去，你別以為他們自己自動離開；看表面上他們是

自動離開，你都不知道這是佛巧妙地令他們離開，佛就知道他們決定不能受持

法華，而留下來的人則可以受持。 

  這句又似乎有些勉強，既然佛說留下的人可以受持，何以他們現在又不

信？ 

  我們又不能說他們是絕對不信，如果他們不可以，佛也不應該說「此眾無

枝葉，唯有諸貞實」。之前佛已經說過他們是「貞實」，他們還繼續聽下去，佛

繼續講，他們就有瞭解的可能。 

「斯人尠福德，不堪受是法。」 

「斯人」，即是此等人，即是此輩，即是那五千人。「「尠福德」，即是福德很

少，福德雖有但很少。 

「不堪受是法」，不能受這個一乘，受一乘就是菩薩，他們不堪受，佛就令

他們離開。 

「此眾無枝葉，唯有諸貞實。」 

佛的威德遣他們離去，大家在這裡乾乾淨淨，「「唯有諸貞實」。這個「貞」

就是堅貞，不要當作「真實」。有些版本誤會，寫成「真實」，因為他不了解文

字。這個「貞實」是對那個「枝葉」來講，是一對；真實是對虛假來講。 

  五千退席後，現在我釋迦佛就很歡喜。 

「舍利弗善聽：諸佛所得法，無量甚深妙， 

「 「 「 「 不能為分別，但以方便力，而為眾生說。」 

這句是重講。「「舍利弗善聽」，上面已經有講，重頌裡面本來用不著這樣的



4 

 

話。「「諸佛所得法」，是得一乘妙法，得無量功德法，得一切未曾有法，四重無

量，「「諸佛所得」，我釋迦佛也在內。 

這重頌不是有七章，只得六章。為什麼呢？這裡沒有講諸佛的那一章，只

講了釋迦佛、十方佛、三世佛。 

  「諸佛所得法，無量甚深妙」，這句好像是諸佛章。「「不能為分別」，佛不講

就是隱實施權。這句其實是講釋迦佛，下文一路講下去都是講「我」，這個

「我」就是指釋迦佛；難道一句「諸佛所得法，無量甚深妙」就可以作為諸佛

章？不可以這樣。 

按照這樣講，既然不是諸佛章，就是我釋迦佛，「「舍利弗善聽，我佛所得

法」，或者講「今我所得法，無量甚深妙，不能為分別」，即是前文所講的「是

法不可示，言辭相寂滅，諸餘眾生類，無有能得解」，是一樣的。 

  佛不講一乘，又講了什麼？講了三乘方便，「「但以方便力」而為你們講三

乘，因為： 

「眾生心所念，種種所行道，若干諸欲性，先世善惡業， 

    佛悉知是已，以諸緣譬喻，言辭方便力，令一切歡喜。」 

佛為你們講一講十二部經，以方便演說十二部經。佛知道眾生以什麼心

念，從無量劫以來，什麼心念佛都知道，「「念何事，思何事，修何事，以何法

念，以何法思，以何法修，以何法得何法」，種種諸行，佛都了知。佛又知道他

種種行，「「種種行」者，在三乘裡面，每位各行不同，這就是本性。 

按照前面所說，佛知眾生所欲，隨其本性，知其所行道，「「若干諸欲性」，

有多少行道，究竟他們喜歡什麼，「「欲性」即是隨其本性。還有，他們先世也有

善業、惡業，這些善業、惡業是世間的，總而言之就是十法界的因果。這些人

飽受十法界的因果磨擦，失去一乘的享受，就落在這個冤枉中，佛全都知道。

「佛悉知是已」，完全知道之後，又告訴他們，「「以諸緣譬喻」，以無量因緣，無

量譬喻，無量言辭，用各種方便善巧言說，「「令一切歡喜」。他們聽到就會歡

喜，這個歡喜就是應他們的「欲性」，應他們的「所行道」。 

他們又有五濁障礙，前面所說的「善惡業」，惡業屬於五濁，善業是人天善



5 

 

業，不是三乘善業，這些都是屬於障礙。佛全部了知，就為他們講十二部經，

來應他們之機。 

「或說修多羅，伽陀及本事，本生未曾有， 

「 「 「 「 亦說於因緣，譬喻並祇夜，優波提舍經。」 

  這裡只講了九部，沒有講十二部。佛對大乘人就講十二部，對小乘人就講

九部。佛或說什麼什麼經，講了修多羅經、伽陀經、本事經、本生經、未曾有

經，或說因緣經，或說譬喻經，或說祇夜經，或說優波提舍經。 

十二部經的名字，有些是音譯，有些是意譯。例如，「「修多羅」是音譯。

「修多羅」是什麼？就是經文裡的長文，不是偈頌，長文不同偈頌，偈頌是另

一部經。長文叫做「修多羅」，「「修多羅」未曾譯意，它應該譯成什麼？應該譯

成「契經」，契理之經，這是三乘經。 

「伽陀」是文法，就是孤起頌。「「本事」者，或是佛的本事、菩薩的本事、

聲聞的本事、緣覺的本事、人天的本事，在從前所作之事，裡面的事有凡有

聖，講給大家聽。 

「本生」是講從前受生，受什麼身，然後又受什麼身，受豬身又受狗身，

受狗身又受佛身，受完佛身又受人天身，都有講及。 

  在權教裡面，沒有提及佛身輪迴；講到實教，就會講這件事。權教有權菩

薩的本生，有佛的本生，有人天的本生。有地獄嗎？當然是有，有些人從前在

地獄那裡受生。 

「未曾有」者，是令你聽得歡喜，聞所未聞「未曾有」法，這是權教法，

其實佛時常為弟子說法，都叫做「未曾有」，你聽了之後佛就不講了，佛對你

說，是另外新的，這即是「未曾有」。 

  佛「亦說於因緣」，講「因緣」就是講故事，講佛的「因緣」、菩薩的「因

緣」、十法界裡面的「因緣」。「「因緣」和「本生」、「「本事」有些連帶，難道「本

生」裡面總沒有「因緣」？「本事」裡面總沒有「因緣」？只不過是各有偏

重，屬於「本生」者，就叫做「本生」，屬於「本事」者，就叫做「本事」，屬

於「因緣」者，就叫做「因緣」，彼此有相涉。 



6 

 

講「因緣」就離不開善惡因果，離不開四聖因果。如果沒有因果來講「因

緣」就變成戲論。「「因緣」有「因緣」的焦點扼要之處，講一長篇往事，裡面就

有一點要義在其中。 

  「譬喻」又叫做《譬喻經》，三乘裡有大、小乘，小乘有小乘的譬喻，大乘

有大乘的譬喻，因為大乘的道理，你不能放在小乘中，你用的譬喻要合符大

乘。你對小乘人講話，你不能用大乘的譬喻放在小乘中。好比我們現在讀《金

剛經》，裡面有六個譬喻，「「如夢幻泡影，如露亦如電」，這些全部是講「無

體」，「「無體」是屬於大乘的空義。小乘不是講「無體」，你不能對小乘人說：

「一切法如夢如幻如泡如影。」你不可以這樣講，因為小乘人講「實有」。 

  講到「祇夜經」，「「祇夜」即是重頌。修多羅、伽陀、祇夜，這三部經屬於

言辭裡面的格式，隨你喜歡用那一種來講，不過裡面有混雜，就如重頌裡面，

又有孤起頌，這樣混雜常常都會有。 

  「優波提舍經」，「「優波提舍」是論義，是大家辯論的那一種義理，有時是

佛和別人辯論。《金剛經》就是辯論的論義，也有修多羅，也有重頌。這個論

義，有些人當作論議，「「義」字加上言字旁，解作論議不是很妥當。論義就是論

其義，而論議就是一遍一遍議論，可以講你是議論，你不是論義，我們現在是

講把義理來辯論，其實是論義，不是論議。 

  這裡講了九部經，為何不講餘下的三部？這三部經，一部是授記經，一部

是方廣經，一部是無問自說經，都是格式。講與不講者，是因為三乘教裡面，

既然分開大、小乘，這九部經就遍於三乘，那三部只用於大乘，不能用於小

乘，所以就隱去不講。佛說法很精明，又很乾淨，寧願不提及那三部，就只講

九部，九部三乘都用得著，那三部加上去，只有大乘人用得著，小乘人用不

著，又何必講。現在最偏重就是對小乘人說法，也不能說絕對不為大乘人講。

佛為三乘人說法，就一定也有大乘人，但有之中主要是為小乘人。為何佛偏重

為小乘人說法？因為小乘人執著大，他們執著阿羅漢很了不起。 

  重頌裡面所講的，比長文裡面當然也有許多出入，有些講得比長文詳細，

也有些講得比長文簡略，會有增多，也會有減少，重頌的性質，少不了這些，

不會完全相同，與前面長文一樣。 

  講到佛出現於世，是為墮落菩薩出世，若不是為墮落菩薩，佛就不會出

世。佛不出世又在哪裡？佛有自己的淨土境界，我們這個世間是眾生境界，本



7 

 

來就是同一個地方，即是同一個世界，淨土也是這個世界，穢土也是這個世

界。雖然是同一個世界，就有淨、有穢，各有境界不同。那些大菩薩本來是淨

土的人，他們一旦變了相落在十法界的境界，就失去一乘的享受。佛就在什麼

時候，什麼機會，總要令他們復歸大菩薩才安樂，無論多長時間都是這樣，應

該出世，佛就要對他們講大菩薩往昔的行業，又要告訴他們諸佛智慧如何若

何。 

  但這件事又嫌太早，不能做得太快，所謂「諸佛所得法，無量甚深妙，不

能為分別，但以方便力，而為眾生說」，只可隱實施權。 

佛為眾生說法，可以說什麼？眾生需要的時候，就對他們講多些。因為

「眾生心所念」，有種種行道，有若干的習性，又有善業、惡業，裡面是多麽混

雜！佛可以全部知道，對他們講一講，即是講些有利的，不利的就要教他們消

滅；如果不消滅也要減低，這就令他們有福有慧；有福有慧之後，才對他們講

一乘也不遲，這個性質，就叫做講十二部經。佛對他們講十二部經，皆因他們

「鈍根」，如果是利根，就不至於講這麼久、這麼麻煩。現在就由這裡講下去。 

「鈍根樂小法，貪著於生死，於諸無量佛，不行深妙道， 

    眾苦所惱亂，為是說涅槃，我設是方便，令得入佛慧。」 

「鈍根」者，三乘人的「根」就是「鈍」，「「鈍」即是不利。講三乘人「鈍

根」，是相對的立說，他們對於一乘的「根」就鈍，如果有一乘的根就是利。 

  這個「根」又如何講？有五種講法——信根、念根、定根、慧根、精進

根，大、小乘都有，一乘也是這樣講，不過各方面是不同。名字是相同，各有

各的信、進、念、定、慧。 

他們不能接受一乘法的原因，皆因他們是鈍根。他們又有一種弊病，這種

弊病就叫做「樂小法」，這是他們的病。「「樂」者，就是好樂，即是前面的那句

「若干諸欲性」，他們有種種的欲性，就是「樂」，佛清楚說明他們「樂小法」。 

  「小法」就是指三乘種種道德，三乘教當然是包括在內，講到極點處，就

是菩提涅槃，三種菩提，三種涅槃。其實三種菩提可以分開來講，三種涅槃可

以不必分開來講，其實是一種涅槃，哪來有三種涅槃？聲聞涅槃、緣覺涅槃、

佛涅槃，是一樣的。涅槃即是滅，滅度，就好比三盞燈那樣，一盞小燈，一盞



8 

 

稍微大些的中燈，一盞比前兩盞更大，這盞是大燈。大燈的作用，當然光明就

大很多，比之前兩盞小、中燈，誰都知道光明大，勝於光明小。但是，三盞燈

雖然是有大、有小，而燈滅了黑漆漆是一樣，不能說大燈滅就黑多些，小燈滅

就黑少些，也不能說大燈滅還可以保留少許光，不會有這種事。 

雖有三種人的涅槃，其實是一樣。菩提就不同，菩提即是道，聲聞道、緣

覺道、佛道。菩薩就沒有道，平常說的菩薩道，就是修道的「道」，不是講菩提

道的道。所以這個「小法」，就是三乘菩提涅槃。 

  修法講不講？修法也都在內，你既然是志在什麼菩提，什麼涅槃，你當然

要追究那個法門，修法當然在內。現在這個「法」字，是指菩提涅槃，他們

「好樂」這些法。這種好樂不是今日才有，也不是一生一世才有，他們在無量

無邊劫已有這種習慣相續，雖然是生生死死，死死生生，十法界輪迴，他們這

個習慣性，總有一些存在，不會很容易消滅。即是六道眾生的六道習慣，不會

消滅，一定會有。 

現在是講三乘裡的四聖，習慣好樂「小法」，這就可以清楚明白地告訴你，

你「樂小法」即是「貪著」，「「貪著於生死」，即是在生死中，這是十法界輪迴，

十法界未了生死，即是四聖未了生死，三種菩提不算是了生死，三種涅槃不算

是了生死。他們「貪著」，他們「樂小法」，就是生死。 

  （或者你會認為：）「這句話可能不是這樣講吧？」 

  不是這樣講，你又講樂著小法就在生死那裡流轉，這個「小」字你又是怎

樣解釋？ 

  （你說：）「這個『小』字就是小乘。大乘當然不在內。」 

  但現在講三乘，為何只是講兩個小乘而大乘不在內？即使講小乘，在小乘

法裡面講已經沒有生死，大乘初發心的有生死，若不退菩提心，也沒有生死，

大乘法是這樣講。現在講，你們貪著三種菩提，就是生死。 

  怎樣才沒有生死？要有一乘向上就沒有生死，他一定是尊重一乘。貪著於

三乘就與六道眾生的生死一樣，這些是《法華經》的特別道理。 

  （有人說：）「可能不是這樣講，你現在曲解、強解、反解、邪解，強硬地

把三乘作為有生死，只有一乘才沒有生死。」 



9 

 

  你沒有看下文嗎？下文有講，下文又不是離千里、萬里，也不是千篇、萬

篇，就是這一句：「「於諸無量佛，不行深妙道，眾苦就來惱亂，佛就為你講三乘

涅槃。」經文講你見佛也不少，有些三乘人墮地獄、畜生、餓鬼、天、人、阿

修羅，也會有不見佛，但是，凡是聲聞、緣覺、菩薩、佛，你就要見佛，見佛

就不少。雖然你見了很多佛，但你沒有一乘的因緣，奉行一乘的菩薩道，你見

到佛，你仍然是往昔的模樣，往昔「樂小法」，往昔所貪，我都不講你的生死，

你往昔所貪繼續下來，現在都還是很貪，貪著於三乘就是生死。因為你見佛較

多，而你「不行深妙道」就不是很好。 

  （有些三乘人說：）「這件事，又似乎不能怪我們三乘人，我們親近了這麼

多佛，這麼多佛都不為我們講一乘，又不教我們開除三乘。你的過失推在我們

身上，這件事就很顛倒。」 

  這件事，不是佛不想對你們講，你們要堪受才可以講。你們若不堪受，佛

又怎樣要你們開除？怎樣為你們顯實？這是做不到的，還會令你們墮得更深。 

「於諸無量佛，不行深妙道」。假如「行深妙道」又如何？「行深妙道」就

沒有生死，超出三乘。這個超出三乘，就是要一乘才能夠超出，就可以說不是

「小法」，這正是「大法」。你們本來最初是一乘菩薩，是「行深妙道」，你們把

這件事放棄了，世世生生見佛不少，仍然不能恢復一乘。 

  現在講「於諸無量佛，不行深妙道」，這個「無量佛」是誰？就是釋迦佛。

為何釋迦佛有無量那麼多？釋迦佛就有無量，無量佛也是我釋迦佛，你們無論

走到哪個地方都看見我，我都為你們講涅槃。 

  （有人說：）這裡面有些不對板。佛您在上面所講「諸佛出世，為一大事

因緣故」，諸佛出世看見他們「貪著於生死」，那些菩薩，何以您又不為他們開

佛知見？您又不令他們悟佛知見、入佛知見？您又不給他們機會，令他們「行

深妙道」？您又硬要冤冤枉枉地為他們講什麼三乘涅槃。這件事是佛的過失。 

  按照你這樣講，佛要負這個責任。還有一方面你都沒有講，在你那一方

面，要說你「樂小法」，你貪著故，這是你的過失。假若稍為有一些機會，不至

於對三乘貪著得這麼深。佛就乘你的機，為你開權，為你顯實。這件事豈有不

是「貪著於生死」的注腳？這個是注腳。 

假如有人問：為何事你把「小法」作為三乘？說他們好樂，又說他們貪



10 

 

著，墮落生死。這句話你不應該講，三乘人已經脫離生死。 

  在小乘那裡講，他們是脫離生死。話雖是這樣講，事實就不會，我可以清

楚明白地向你們解釋，因為他們習慣小乘之堅固，「「於諸無量佛」，都不肯「行

深妙道」，佛就不為他們開除三乘權教，也不對他們講菩薩一乘的妙道，不能令

他們開佛知見，他們就一定是生死，這個是注腳。 

這個注腳，是你的注腳還是佛的注腳？（你或者會說：）「當然是佛的注

腳，我們有什麼本事作注腳？如果我們能作注腳就很好了。你現在把這句話這

樣來解釋，作為注腳，我都不敢相信。」 

  你不敢相信，「「眾苦所惱亂，為是說涅槃」，這句話你又信不信？你既然

「於諸無量佛，不行深妙道」，就是「眾苦所惱亂」；眾苦惱亂就歸納在生老病

死裡面，無論什麼苦惱，就以生老病死為根本，這就要對治，就為你講涅槃。

這個涅槃是假的，即是方便，你「樂小法」習慣了，就對你講這件事。 

  下面<譬喻品>講：「「長者知子先心各有所好。」這又即是「樂小法」。種種

羊車、種種鹿車、種種牛車，這是譬喻三乘，這就是說出三界。 

  當時就講出三界，但隨時又可以入三界，因此之故，「「我設是方便，令得入

佛慧」。是「方便」者，是三乘方便，令他們有智慧的時候，為他們開佛知見，

又「入佛智慧」。這裡講的「入佛智慧」，不是證得成佛的智慧，屬於一乘的範

圍總叫做「入」，一句屬於一乘都叫做「入」，你信一句是《法華經》，就是

「入」。 

  現在是講「樂小法」，佛不得已，對他們講三乘。因為這個佛智很微妙，

「諸佛所得法，無量甚深妙，不能為分別」，這就隱實，隱實就施權。為什麼要

施權？施權為實。權有什麼好處？權可以脫離他們的苦惱。這是否實際？不是

實際都要說是實際。「「我今為你保任斯事，終不虛也」，這就算是實際，其實一

厘實都沒有。如果要實，只有入一乘實智，才算是實。 

佛時常都是想講這件事，佛本來應該早些對你講，所以你心裡就有疑問：

「既然是這樣，應早些對我講，無量劫以來，我看見佛，佛又看見我，佛可以

對我講，何以留到今日才講？」 

  你又要知道裡面的關係，這個大障礙，我要告訴你： 



11 

 

「未曾說汝等，當得成佛道，所以未曾說， 

    說時未至故，今正是其時，決定說一乘。」 

佛往日不講，往劫不講，就是時機未到，就要隱。你明明是菩薩，佛又不

說你是菩薩，只可以說你是三乘。現在又好些，現在因緣成熟，「「今正是其

時」，就說你有成佛的可能。講「成佛的可能」者，你往昔是菩薩，這個佛道的

基礎已經有了，不過冤冤枉枉，在中間打斷，冤冤枉枉就墮落十法界無量無邊

劫，真冤枉！現在佛對你講，只有這件事，只有對你講一乘，決定說一乘，不

會對你講三乘，正是「正直捨方便，但說無上道」。 

  佛講不講呢？一定講。既然一定講，又為何不馬上講？佛就很想講，佛在

前面所講的一番話，你信不信？ 

  （你或者會說：）「我就不大相信，其實我也聽不明白，還講什麼信。」 

  就是這一點障礙，就不能夠即刻對你講一乘，講一乘即是開佛知見。既然

不能對你講一乘，只可以令你知道佛為一乘出世，只可以令你知道自己是菩

薩。佛要先講這些，你就要好好覺悟這件事，覺悟自己是菩薩，覺悟佛為我們

出世，以後就要不再糊塗；若再糊塗下去，就好比那五千退席的人一樣，真是

「於諸無量佛，不行深妙道」，一樣那麼墮落。 

  這件事怎樣解釋？他們受十法界因果支配，怎會不墮落？既然受十法界因

果支配，得到四聖的果位也很好。這當然是好，勝過六凡。雖然是勝過六凡，

但生死未曾脫離，仍然是反覆，仍然是輪迴，一定會如此。你不要說「因果落

在十法界，落在聲聞、緣覺法界，這就算是很好了」。這個因，這個果，你糊塗

起來，就說很好。 

現在，佛要你覺悟，這些好有何用？這些反而是阻礙。為何是阻礙？你貪

著就是阻礙，貪著就是生死，這就阻礙一乘。你以為很好，其實已經耽擱了無

量劫，今日又耽擱下去，別說你辛苦，佛也很辛苦，整天跟著你，你說多麼麻

煩。 

  （有人說：）「如果說『佛整天跟著我』這句話，我又不大相信，佛哪有整

天跟著我？」 



12 

 

  佛跟著你，你都不知道，佛無時無刻都跟著你。你以為你受了三乘法就跟

著佛，佛就跟著你；其實，你入地獄、畜生、餓鬼、天人、阿修羅，佛都跟著

你。你離開佛，佛就未曾離開你，你經常要佛做工作。佛並不想這樣，不過沒

有辦法，硬是被你牽倒，你害了自己，也害了佛，佛時常都是為你出世。這件

事你真是對不起佛。你一定要接受佛的一乘才有話可說。 

「我此九部法，隨順眾生說，入一乘為本，以故說是經。」 

佛說：你不要把我這九部法，當成很寶貴的法寶，「「我此九部法」是臨時遷

就你的好樂，起少少的作用，隨順你們各人之所好來講，我的用意，就是志在

入一乘；入一乘是我的本意，即是「隨宜說法」，意趣在於一乘。以故說此經，

今日就要開除三乘，就要讚美一乘，這部經就是講這件事，你一定要信，這部

經就是現在的《法華經》。 

  （有人說：）「如果是講現在這部《法華經》，下面可以不須講。」 

  佛說：是呀！你如果相信，下面的內容我可以不須講，我就可以收場。 

  那麼，前面哪部分是講《法華經》？前面七佛章就是《法華經》，序就不

是。你要知道「以故說是經」是為了什麼，就是為了引你「入佛慧」。佛早期講

的十二部經，是隨順你的好樂而對你講，因為你有五濁障礙，你又有三乘的好

樂，就對你講。佛不能太早對你講「當得成佛道」，因為隔膜還存在。 

  （有人說：）「這句話講起來也似乎不足信，為何現在有這樣好機會？而曾

經遇過無量佛都沒有機會，都是為我們講三乘涅槃、三乘菩提？佛為何突然間

現在於這個世界的靈鷲山，就講起這件事？這件事都是有些不敢相信。況且這

個法會裡面，不是三乘的人更多，「「樂小法」的人都只是佔少數。您以為這個法

會裡面有很多三乘人嗎？其實大多數是糊塗的凡夫。世尊您就把這件事公開來

講，為一大事因緣方便說法，是對治眾生的五濁，對治眾生的好樂，您就想全

部引他們入一乘。您說三乘可以助顯一乘，有智慧就可以聽一乘，現在那些四

眾八部，他們有什麼智慧去聽？他們比不上三乘人，花很長時間都教不好。」 

  （佛說：）這件事你講起來，似乎有道理；但我看起來，又不盡然。你的

眼光好像一粒豆那樣小，你現在是找藉口與我爭辯。這件事我知道得很清楚，

你不要說四眾八部未有三乘智慧就不能聽《法華經》，其實他們還比你容易。為

何這樣說？因為他們沒有貪著。 



13 

 

  （有人說：）「他們雖沒有貪著，但是他們沒有智慧。」 

  （佛說：）他們雖然是沒有智慧，但他們有因緣，今日他們的因緣成熟，

我就為他們講，就是這個道理。如果人人學你們三乘大德那樣才講《法華經》，

這些人全部要趕走，這些四眾八部一個一個都要批評他們，要他們離開，好比

那五千人一樣。所以我說你目光如豆，不應像你那樣講。 

這裡是講因緣成熟與不成熟，不是講證果與不證果，有智慧與沒有智慧。

不過有智慧是一部分人的智慧，那些沒有你們那種智慧的人，他們聽《法華

經》還勝過你。為什麼呢？有事實作證據，他們四眾八部全都信了，你們一千

二百阿羅漢還落後。這件事確確實實，不是隨口對你們講。所以「我此九部

法」，是遷就你們的一般好樂。 

  （有人問：）「那些四眾八部沒有好樂小乘嗎？」 

  他們有也沒有你那麼深，沒有你那麼堅固，就是差這一點。 

  如果講到這兩句話，我們佛滅度後的人，又似乎有一點安慰。當然是有一

點安慰，我們聽《法華經》，讀《法華經》，能瞭解者，又即是有因緣。佛在世

時的凡夫更多，他們有因緣，不須一定考究是三乘人才能聽。現在就針對三乘

人，因為三乘人執著堅固。他的果報，他的好處，他的涅槃，這是他的貪著得

來。在佛滅度後，有三種人，貪著三乘，就是貪著三藏小乘學者，這等人不堪

聽《法華經》。 

  經文講到這裡，算是一小段，講到這一小段，似乎稍為停一停。為什麼

停？是講到太累要停一停？非也！這是讓你們考慮是否應該信？是否應該接

受？他們考慮起來，即刻就有一種新思想發現。 

  （有人說：）如果是這樣講，「「未曾說我等，當得成佛道，所以未曾說，說

時未至故」，難道在佛出世五十年裡面，總沒有一、兩個人、或天、或神，可以

聽佛講這一番話？總沒有一個聽佛講一乘？這都是不合理。我也不知道有沒有

人聽佛講，我不過是心血來潮想到，是佛觸動了我。 

  於是，佛就有兩句話來應酬：「「是有人聽。」有哪些人？佛在下文講： 

「我坐道場時，人天未來集，有佛子心淨，柔輭亦利根， 



14 

 

「 「 無量諸佛所，而行深妙道，為此諸佛子，說是法華經。 

「 「 我記如是人，來世成佛道，以深心念佛，修持淨法故， 

「 「 「 「 此等聞得佛，大喜充徧身，佛知彼心行，故為說一乘。」 

佛說：我早就講了一乘，他們有一乘機，就對他們講一乘；你現在有一乘

機，我就為你開權顯實，這裡是講機緣。 

「我坐道場時」，在五十年前，「「坐道場」，是在菩提樹下，那個地方就叫做

「場」，「「道」即是菩提。那棵樹叫做菩提樹，因為佛在這裡成道，就叫做菩提

樹，佛在這個地方成道，就叫做菩提場，即是「道場」；把「菩提」二字譯作

「道」字，就是「道場」。 

在密教裡面的糊塗蛋，把「道場」叫做「壇」，叫做「某某壇、某某壇」，

弄出千般、萬般的壇，真是被人彈。 

  佛說：「「我最初坐道場，不是夜睹明星成等正覺。」不知道他坐在道場是怎

樣成佛，也沒有講；如果要講，他對一般能聽才講，他宣佈：「「我現在成佛了，

我是如來，我是應供，我是正徧知，我是明行足，我是善逝，我是世間解，我

是無上士，我是調御丈夫，我是天人師，我是佛，我是世尊。」 

佛這樣宣佈，那些天人、阿修羅，有機緣的就會到來，沒有機緣的就懶理

他。佛雖然是宣佈，他們還未到來，他方無量大菩薩就先到來；即使佛不宣

佈，他方大菩薩也都會知道某人在此成佛，知道某人示現成佛。 

示現成佛就沒有問題，沒有什麼所謂成佛，但話就是這樣講：我在那時

「人天未來集」，未有人，未有天；人、天來集是在後頭，過了二十一日以後，

才有天人來到。過了二十一日，梵王帝釋、四天王眷屬百千萬那麼多，湧到我

這裡來，請我轉法輪。我都沒有方法應付他們，我整天低著頭，他們都以為我

是傻瓜，我的確沒有什麼對他們講。 

  「人天未來集」，就在道場那裡，雖然「人天未來集」，但有大菩薩。「「佛

子」，即是大菩薩，他們是一乘人，他們的「心淨」；「「心淨」者，就是一片一乘

的心。講到這些菩薩「心淨」，就是一片清淨心，是屬於一乘的道德心，即是前



15 

 

文所講的「欲令眾生開佛知見，使得清淨故，出現於世」。最初開佛知見都可以

令他們清淨，何況他們親近無量佛，就要這樣講。這個清淨就不是說「沒有一

物」叫做清淨，不是「心空境寂」叫做清淨；這是屬於一乘裡面各種上了軌

道，得到道德享受，才叫做清淨。 

他們「柔輭亦利根」，「「柔輭」即是對不柔輭，對於佛所講一乘，他們全部

都可以接受，沒有反對抵抗。「「利根」是一乘的利根，前面就是講三乘人「鈍根

樂小法」，這裡講「利根」是一乘的信、進、念、定、慧之「利根」。「「利」就是

快利，你講什麼他都知道，他要做什麼，即刻就可以成功。 

  這些是什麼人？是一乘不退轉菩薩，這種不退轉菩薩，即是釋迦牟尼佛的

學徒，即是弟子；也有不是弟子，但是現在所講，其實是釋迦佛的弟子。 

釋迦佛現在才來坐道場，為何釋迦佛有這麼多弟子？難道是在因地中教化

成就？這一定不是。若不是因地中教化成就，又從何處得到弟子？這件事又很

難解釋，如果要解釋這句話，就要讀<壽量品>和<從地涌出品>。 

  （有人說：）「我哪有時間讀這麼多經，你講一些吧。」 

  若要講一些，就說我們釋迦佛成佛久矣，不是現在才坐道場成道。從前早

已成佛，就教化了很多弟子，與從地涌出菩薩一樣，都是釋迦佛成就他們，於

其中間成就也可以，不限定最初成佛教化成就。 

  這些菩薩利根柔輭，在「無量諸佛所，而行深妙道」，他們見佛多，時間當

然很長，在無量無邊阿僧祇劫，而行諸佛教化的深妙之道，真是盡行諸佛無量

道法。 

  （有人問：）「這就盡行了？既然是盡行，何以還未成佛？」 

  成佛不成佛，有他們的因緣，不須太匆忙。他們在諸佛那裡「行深妙道」。

反過來講，你們三乘人不是不見佛，但是你們不「行深妙道」，就差這一點。你

們簡直不知道有一乘，他們在一乘裡過日子，你們就在三乘裡過日子，或在六

道那裡過日子，你說你們多麼笨！所以這件事，我不得不多講幾句給你們三乘

人聽，的確是不同。 

  佛說：我對於這種人，「「為此諸佛子，說是法華經」，我就講一乘《法華

經》。 



16 

 

  （有人說：）佛講「說是法華經」，這個「是」就是指這部《法華經》。 

  佛不是為他們說這部《法華經》，經名叫做《法華經》，實在是一乘法叫

《法華經》。佛在這裡講了多長時間？這個問題非常大，不知道佛講了多少萬萬

劫、多少個阿僧祇劫。 

（有人說：）「這麼多是怎樣知道的？佛初坐道場時，直至今日才五十年，

這五十年何以最初就能講很多個劫數的《法華經》？這些話簡直全部說不

通。」 

  是的，你是這樣來聽，以人間境界來講，的確是說不通。這不是人間境

界，也不是天人、修羅境界，亦不是三乘境界。那是什麼境界？是一乘境界，

一乘佛對一乘菩薩說法。 

  （有人說：）「即然是一乘菩薩聽一乘佛說法，就無須講有多少劫。」 

  這一定要講。一乘菩薩當然是不計多少劫，而我們有多少劫的時間概念。

佛要講很長時間都可以，講完《法華經》就授記：「「我記如是人，來世成佛

道。」如是無量菩薩，一一菩薩各各得授記，各有十號，也各有別號。每尊菩

薩各自都有淨土、有眷屬。佛在那裡同時對他們講，這就是佛一時以一口演說

無量法，又為他們講《法華經》。佛講權教經，也是一口為各各不同的無量眾生

各說不同的法。 

這些無量一乘菩薩雖然是淨心、柔輭、利根，也是各各不同，授記就更加

各各不同。佛也不是籠統地說：「「你現在聽我講《法華經》，好呀，你將來會成

佛，恭喜！」佛不會這麼籠統，一定是一位一位對他們講。 

  （有人說：）「如果是一位一位對他們講，就講到氣喘。」 

  這又不會講到氣喘，佛可以同時講完，不須很長時間。佛講《法華經》也

可以同時講完，也不須很長時間。「「同時講完」者，是逗各人的機同時講完，不

是說一時以短短的時間就能講完，他未必有時間限制。 

佛說這些菩薩來世成佛道，各人在各方世界成佛，因為他們夠資格。他們

有什麼資格？他們能「以深心念佛」，佛對他們講，他們就能了知。 

  講起這件事是多餘的。他們親近無量佛，每一尊佛都是對他講《法華經》，

每一尊佛都為他講授記，這件事說起來很俗品。實在來說，每一位菩薩分無量



17 

 

身，在無量佛所，聽《法華經》，全部都要授記。 

  （有人說：）「這只是講分身，你現在又不是講分身。」 

  你怎知他不是講分身？其實，一切菩薩都分無量身，難道這些淨心、柔

輭、利根的菩薩就不會分身，只是一個身到處去？見佛是一個身，只聽一尊佛

講，就是這樣深心念佛嗎？不會這麼簡單。講「深心念佛」者，這個深刻的

心，對於佛道是了知，這個佛是自己成佛的佛，不是念那一尊佛，也不是念普

遍那麼多佛，這才是真正念佛，念自己成佛。 

在我們中國人來講，多數是念阿彌陀佛，自己又要知道自己有佛性，又念

自己的佛性，以為這樣生極樂世界就更快，今晚做夢，即刻都可以成功。他們

有這樣的佛教，這就冤枉了。 

  而這裡講的大菩薩，還有一層，他們能「修持淨法故」。「「修持淨法」按照

現在來講，佛對他們講許多法門，他們一一皆能修。他們從前親近無數佛，一

一都能修；「「修持淨法」之故，佛就為他們授記。有聽此正當一乘《法華經》就

要授記，授記就很多。「《法華經》是成佛的正當真實法，他聽了，若不為他授

記，就沒有什麼結果；授記即是結果。若不講這個結果給他聽，只講這個過程

的恩德，就即是有因無果。所以要對他講，對他講，他就了知。 

（有人說：）「講這件事就很俗品，前面其中一尊佛講就了事，你跟著來講

這麼多話做什麼？應該是這樣講：前一尊佛為你授記，你知不知道？」 

  （他說：）「有什麼叫做不知？我當然知道。」 

  這就好了，既然知道，我就不必麻煩對你講，這樣就算了；若一定要講，

這件事又有危險。 

（可能有人說：）「您這尊佛現在對我講《法華經》，您不為我授記，就令

我懷疑，您可能不知道我成佛叫做什麼名。我就有這個疑心，懷疑您不知道我

成佛是怎樣的境界，您都沒有講。」 

因此就要對你講，你就會承認這一尊佛講《法華經》是正確的。為什麼

呢？這個授記都是正確的，每尊佛授記都是一樣，因果是一樣的。「「此等聞得

佛，大喜充徧身」，各人聽到自己可以成佛，他們的歡喜心就充滿。 

  （有人說：）充滿又不知怎樣？他的境界，你又說是聽聞後授記，時常都



18 

 

是這樣聽聞，實在是很俗品，還有什麼可歡喜？與家常便飯一樣，沒有歡喜的

必要。 

  事實並非如此，他現在是聽到新的《法華經》。「《法華經》也有新的嗎？

有，而且是時常新，隨便那一尊佛講都是新的，不會重疊。佛不會這樣說：「「善

男子！你之前聽過前一尊佛講《法華經》，記不記得？」 

「記得。」 

  「瞭解不瞭解？」 

  「瞭解。」 

  「喂！你又瞭解又記得，我再為你講一講好嗎？」 

  「好呀！」 

  若是這樣對答，就很傻，菩薩與佛全部傻成一堆。哪有這樣奇怪？ 

  不傻又怎樣？佛就要講新法給他聽，之前他已聽了不少，還有未曾聽完

的，佛就要對他講，為他授記，這就「大喜充徧身」，他其實是聞法「大喜充徧

身」，授記就不是「大喜充徧身」。為什麼呢？授記有些俗品，聞法就不是俗

品。怎樣知道聞法不是俗品？當然，若重重覆覆對你講，這就是笑話。 

現在聽經的人，好比走馬燈那樣，聽完某位法師講，又去聽另一位法師

講。其實，法師像天下烏鴉一般黑，都是一樣的。 

  （有人說：）「確是如此，我聽了也覺得俗品，呆坐在那裡幾個小時，很不

耐煩，不如回去拔草、澆菜，回去坐香（打坐）、念佛、持咒，還要聽這麼多做

什麼？其實這些法師很混帳，全都是名利鬼子，聽他做什麽？」 

  這樣講，一點都沒有錯，老實不聽他們講吧。難道佛又是一樣？佛不會這

樣。聞法授記，其實是因聞法歡喜，是否授記不成問題。 

「佛知彼心行」，佛知道這麼多菩薩各人的程度，「「故為說一乘」，現在就

講。佛知道你們三乘人的心行，佛也知道四眾八部的心行，佛現在又為你們講

《法華經》開權顯實，就一定不是初在菩提場所講的《法華經》，將來為你們開

佛知見，又另外一件事。 

  你沒有信心，沒有智慧，你無論如何都不肯信佛所說。你不信，佛總要



19 

 

講，佛都要撩動到你信為止。這種事屬於買賣講價，討價還價，總之，一個人

走近一步，就有交易，就會成功。佛就不會讓步。一口氣就是這樣講，講到這

裡，又算一件事。 

  我們現在讀經的人、聽經的人，就要了解這一段文。這段文以時間來講，

是釋迦佛在菩提場之時；以地方來講，就是菩提場；以人來講，是他方所來大

菩薩；以菩薩資格來講，就是淨心、柔輭、利根，就是親近無量佛，行深妙道

之人。佛見到他們非常歡喜，就為他們講一乘。講什麼一乘？我們現在不會知

道，三乘人都不會知道。他們那種程度相當高。知道這件事就有一乘與三乘的

分別，三乘裡面有菩薩，這裡也是有菩薩。 

  這裡的經文沒有講菩薩，佛說的「佛子」就是菩薩，菩薩有兩種。經文又

沒有講他方有阿羅漢來、有辟支佛來；如果是來也不中用，佛都不會對他講一

乘。這是最初釋迦佛的成績。 

  佛出現於世是為什麼事？即為一大事因緣，即為一乘。在感覺來講，在佛

那方面應該覺得有很好成績，應該很歡喜，但這件事，佛又不覺得歡喜。為什

麼呢？佛覺得：我為三乘人出世，我為六道眾生出世，我為六道眾生裡面的菩

薩、三乘裡面的菩薩出世；我不是為這些大菩薩出世，這些大菩薩不須我為他

們出世，他們不過是現在來參觀一下，我們的新佛出現在此世間，他們是高興

地來見我，即是來恭喜師父：「「您又在這個地方玩把戲？」 

  佛說：「「是呀，師父就在這裡玩把戲。本來你也應該要幫我一起在這裡玩把

戲。」 

  （他們說：）「您一個人足夠了，要我們做什麼？我們也有很多事要做。」 

  好吧，他們不參加就算了。他們只是來看看而已。所以，十二法界中，這

些是一乘菩薩、一乘佛。這麼說，釋迦佛就是一乘佛。後來有誰知道釋迦佛是

一乘佛？那就沒有人知道，那些一乘菩薩就知道；除了八萬一乘菩薩之外，沒

有人知道他是一乘佛。 

  講到釋迦佛初坐道場，他的形狀如何？這件事你就無須去追究他，你以為

他一定是太子成佛嗎？不是呀，這裡又是一個境界。這個菩提場是指這個地方

所有山林、土地、沙石這些景物嗎？當然不是。你不要這樣理解。 

  （有人說：）「菩提場是指地方。」 



20 

 

  菩提場雖然是講地方，但不是講地方的形狀。你以為菩提場是玩耍的地

方？這裡有很多大菩薩聚集，雖然時間不長，這種事又是一個境界，這是在一

乘清淨世界的境界。 

  在華嚴宗裡，也有人看見這段文，他們看到這段是特別之文，就引用來做

《華嚴經》的境界，就說這是現身，釋迦牟尼佛不是太子的身，現出千丈盧舍

那身，千丈那麼高。千丈是很高，像山那麼高大。千丈盧舍那身，就不止山那

麼高大，我們大嶼山只有三千尺，他們講千丈，千丈之身叫做盧舍那。 

  什麼叫做盧舍那？盧舍那叫做淨滿，清淨圓滿報身，就在菩提場那裡為四

十二位大菩薩，不是指四十二個人，而是為四十二類的菩薩講《華嚴經》。《華

嚴經》講什麼？叫做稱性極談，依照法性來講，法性具足一切，什麼都具足，

長篇大論，又不知道講多久，這就是華嚴境界，華嚴即是一乘。他們就借這一

段文去當作華嚴境界。 

  （有人說：）「他們講得很正確，古代的人都有些眼光。」 

  你說他們有眼光，他們的眼光極其量只是看到這段是特別的文，不同前

文，不同後文，看到很特別，但不知道這一段特別文的性質，他們就拖到《華

嚴經》裡面，作為華嚴的境界，這就冤枉了。 

  華嚴是一部經的名目，一部經裡面所講的境界，他們就依著來講。但這件

事我們不承認，不承認這部經，此經沒有來歷，此經也不合理，不是佛教經。

這樣就不須講，又不是佛教經，又不合理，講來做什麼？ 

  從前的人把《華嚴經》當作是一乘經，認為佛講完《華嚴經》之後就講權

教，就是所謂到鹿野苑講小乘，之後都是講權教。唯有華嚴才是實教，是一乘

實教，這個一乘實教稱為別教，就不是同教。現在這部《妙法蓮華經》是同教

一乘，《華嚴經》是別教一乘；不論它是別教或同教，都同是一乘。最早時講完

《華嚴經》，就隱去再也不講，就講三乘，講到今日又提出來講，又即是講一

乘。三乘教就叫做枝末教，華嚴就叫做根本教，講到《法華經》，叫做攝末歸

本。 

他們認為：攝末歸本，教是一樣，人當然也是一樣，人是一乘人，無彼無

此，教也無彼無此。攝末歸本的「攝末」兩個字怎樣解釋？三乘謂之「末」。

「攝末歸本」又怎麼解釋？他們沒有講權教，只是說三乘；三乘即是一乘，這



21 

 

就是「歸本」。於是，他們就認為「攝末歸本」就出自《法華經》，是《法華

經》講的，這個一乘有頭有尾，「「頭」者，就是華嚴。華嚴沒有講很長時間，只

講了二十一日就講完。 

我們說佛講了無量劫，他們就說佛講了二十一日，他們的見解就很特別。

他們又認為：「「攝末歸本」者，就是把三乘人歸附一乘，全部是一乘。正所謂連

池大師所講「四十九年間，開示佛知見，得此一毫端，一切塵中現」。是不是這

樣呢？他們就說是，這就是攝末歸本。 

  他們還引一段文來作證，這段作證之文，講起來有點囉唆和麻煩，出自哪

裡？出自《法華經·從地涌出品》，從地涌菩薩召集十方菩薩到來，來做什麼？

到來沒有做什麼，只不過是見佛。來見佛也要有禮貌，當然這些菩薩很講禮

貌，在佛前讚歎、圍繞、問安。 

  這些菩薩怎樣請安？他們說：「「世尊安樂，少病少惱，教化眾生，得無疲

倦。又諸眾生，受教易不？不令世尊，生疲勞耶？」這就是請安。佛就答覆他

們：「「如來安樂，少病少惱。諸眾生等，易可化度，無有疲勞。」佛還解釋給他

們聽：「「所以者何？是諸眾生世世已來，常受我化，亦於過去諸佛恭敬尊重，種

諸善根。此諸眾生，初於菩提樹下始見我身，聞我所說一乘，即皆信受，入如

來慧。唯除先修習學三乘者，如是之人，我今亦令得聞是一乘妙法蓮華經，入

於佛慧。」 

華嚴宗的人就是以這一段文證實自己是釋迦佛的徒弟。但經文有說「於過

去諸佛恭敬尊重」，為何他們又說是釋迦佛的徒弟？因為「過去諸佛」即是我釋

迦佛，他們沒有去別處，他們「常受我化」，這就是我的徒弟，他們哪有去了別

處？「此諸眾生，初於菩提樹下始見我身」，他們來見我，我就為他們講一乘。

你問那些眾生是否易度？很容易度，他們有善根就容易度，沒有善根就難度。

還有一班三乘的混帳鬼，拖到現在，「「如是之人」，我今也令他們得聞此《法華

經》，令他知道，令他聽聞。這件事很奇妙，他們只是聞《法華經》，未曾聽到

我講一乘。 

真有這件事嗎？真是古怪到極點。他們說《華嚴經》就是一乘，這就即是

講了《華嚴經》就等於講了《法華經》。現在的《華嚴經》我們都可以解釋，可

以講，你們也可以聽；一乘《法華經》不可以講、不可以聞。 

這又怎樣講？這件事根本靠不住。你知道靠不住就好了，就不要說這是佛



22 

 

經；說這是佛教裡面的小說還可以，講得漂漂亮亮，很華麗，引起人們的歡喜

心。他們那些蠢人無知無識，一句佛法都不懂，看到這樣的經典，便認為的確

是佛教深妙及豐富，就說：「「你如果不讀《華嚴經》，就不知佛富貴；如果不讀

《楞嚴經》，就不知佛智慧。」他們這些蠢人就是讀這樣的經，就是這樣的佛智

慧，就是這樣的佛富貴。這都很冤枉。他們很用心去讀這些經，硬要扯到把一

乘當作華嚴，硬要把華嚴當作法華一乘，你說多麼苦惱！ 

  這件事特特別別，又叫做應酬那些人的心理。他們三乘人的心很重要，他

們啄你一啄，真是可以把你啄斷成兩截。幸好佛應酬他們，真是有這件事。假

若三乘人沒有這樣的心理，你就無須講這件事，你講這件事沒有關連，只是硬

插下去。你正在做什麼，正在講什麼，順著來講就可以，為何突然間就有一件

特別的事在其中？這又豈有不是有因緣？「法不孤起，仗境方生」，佛法每一句

都是對治眾生的心理，一定是你有這個心理，佛就有法可說。 

  從前佛為一乘菩薩講一乘，又授記，佛現在為你們講開權顯實的《法華

經》，我也要為你們授記，你們要認真聽： 

「聲聞若菩薩，聞我今說法，乃至於一偈，皆成佛無疑。」 

不論你是聲聞、是緣覺、是菩薩（這些是權教菩薩），又不論你是天人、阿

修羅，就算沒有講的，都包括在內也可以。你們聽聞我現在講的《法華經》，不

論多少，乃至於只聽一偈（一偈有三十二個字），每位都要成佛，「「皆成佛」，是

決定的，千萬不要懷疑；如果懷疑你就上當，懷疑你就有罪過，不可以多疑

心。雖然說不可以多疑心，但他們竟然就從這裡多疑心。 

  （他們認為：）佛講這些就不能令我信。為什麼呢？凡是授記成佛，是要

那個聽者發菩提心才可以。他都未曾發菩提心，佛硬要為他授記，這件事我就

不敢信，這些簡直就不是佛說的話。 

  不是佛講說的話，哪是誰講的？這句話是舍利弗意念中所想的一句，他認

為這個不是佛。他同時就很注意，一路觀察下去，他都認為：「「這個不是佛。哪

是什麼呢？我就說他是波旬。」 

  什麼叫做波旬？波旬即是魔王，舍利弗就說他是魔王。為什麼舍利弗生起

這樣的疑心？說他是魔王，又說他不是佛，又不知道佛在哪裡？我舍利弗就說

被魔王吃了，魔王一口就把佛吞了，還未曾屙出來。最好是屙出來，我舍利弗



23 

 

就歡喜；被魔王一口吃掉，我都見不到佛，真是可憐！這個是魔王，不是佛，

你們不要聽他講。 

  舍利弗很尊重佛，但是因這句話，就不認他是佛，以為他是魔王。舍利弗

不是糟蹋佛，不是懷疑佛是魔王，是懷疑這是魔王現佛身。佛又不知道被拿去

什麼地方磨成漿，變成糞便。 

  舍利弗有一段這樣的心思，經文一路講下去，全部都是因為他未曾承認是

佛。佛在下面講了一大段，消除舍利弗的疑慮。 

 

註：本文根據遠參老法師粵語講經錄音筆錄編輯節錄而成， 

未經遠老法師修改，若有錯漏，以錄音為準。 


